Lezing “ Armenzorg vroeger en nu”

Door mw. dr. Llewellyn Bogaers, directeur van Levend Verleden Utrecht
15 april 2015

Mevrouw Bogaers begint haar inleiding met haar waardering voor het werk van Om-
duw. Het feit dat Omduw bestaat, ziet zij als een teken van hoop. Omduw betekent
hier recht duwen, overeind helpen. Het is laagdrempelige hulp aan daklozen, en daar
gelooft zij erg in.

"De kans dat Omduw op korte termijn opgeheven wordt, is klein. Daarvoor zijn
er teveel structurele oorzaken die mensen tot armoede en dakloosheid bren-
gen. Die structurele oorzaken worden in deze lezing in historisch perspectief
geplaatst. In de hoop dat inzicht in de patronen u niet alleen een gevoel van
herkenning zal geven, maar ook meer zelfvertrouwen. Uw inlevingsvermogen
krijgt meer diepte door inzicht in de problematiek."

Bogaers™ onderzoek naar de sociale en religieuze verhoudingen in laatmiddeleeuws
Utrecht ligt aan de basis van de presentatie.

Middeleeuwse participatiesamenleving

Het middeleeuwse Utrecht was in feite een participatiesamenleving. Arm en rijk
woonden in elkaars nabijheid en hadden deel aan elkaars leven. Op de percelen waar
rijke mensen hun stadskastelen en koopmanshuizen hadden, stonden kleine huisjes
voor arme mensen. De bewoners deelden de leefomgeving. Hun organisatievorm
was de buurt met wel omschreven taken, plichten en rechten. Het onderhoud van de
openbare ruimte en de onderlinge zorg rond geboorte en dood, en de jaarlijks terug-
kerende buurtfeesten maakten hier deel van uit.

Vergelijking met de huidige situatie

Waar zoveel gedeeld wordt, ontstaat betrokkenheid. Mensen konden zich niet aan
het buurtleven onttrekken, zij kenden elkaars lief en leed. En deden er toe. Anonimi-
teit was uitgesloten. De samenleving was gericht op verzoening. De middeleeuwse
participatiesamenleving was van onderop organisch gegroeid en stoelde op eeuwen-
oude, beproefde tradities, heel anders dus dan 'onze' participatiesamenleving die van
bovenaf opgelegd is, zonder dat er voldoende rekening gehouden is met dat deel van
de participatiesamenleving dat altijd intact gebleven is: denk aan de vele vrijwilligers
in het verenigingsleven en de onderlinge zorg in eigen kring. Het buurtleven is in de
meeste plaatsen niet meer zo sterk als vroeger, maar veel mensen zorgen nog
steeds voor hun naasten. Zorg is echter niet vanzelfsprekend voor mensen buiten
het eigen netwerk. Mensen zonder netwerk of financiéle reserves dreigen buiten de
boot vallen. Het is de vraag of dit met de Wet op de Maatschappelijke Ondersteuning
(Wmo) gaat veranderen: van mensen wordt immers nog meer zorg in eigen kring
verwacht. Blijven er nog genoeg vrijwilligers over om mensen buiten het eigen net-
werk op te vangen?

De clientéle van Omduw

Onder de mensen die bij Omduw aankloppen zijn mensen met schulden, psychische
problematiek, alcohol- en drugsverslaving, een criminele geschiedenis of illegaliteit.
Met de bezuinigingen op de geestelijke volksgezondheid zal hun aantal niet afnemen.



Vraagstelling

In het voorbereidingsgesprek kwamen de volgende vragen aan de orde: hoe was het
in de Middeleeuwen gesteld met de zorg voor mensen die arm of ‘anders’ waren? En
hoe is dat nu? Wat zijn de gevolgen van de Wmo voor kansarmen? Wat kunnen wij
doen? Hoe kunnen wij als hulpverlener omgaan met sociale verschillen? Deze vragen
komen in de lezing aan bod.

De sociale en religieuze context van armenzorg

Het besef van gemeenschap was diep ingebed in oude sociale tradities. Tradities die
ouder waren dan de kerk. De evangelische opvattingen over de werken van barm-
hartigheid (Matth. 25) gingen een naadloze verbinding met deze traditie aan.

Dakloosheid in de Middeleeuwen

Rond 1580 waren er in Utrecht 250 geregistreerde “kameren” die onderdak boden
aan 500 mensen. Kameren zijn kleine vrijwoningen voor mensen die zelf niet meer in
staat waren de kost te verdienen. Het werkelijke aantal kameren is veel hoger ge-
weest, omdat de meeste grote huizen op hun erf of aan hun buitenmuren kameren
hadden staan, die ook wel verhuurd werden. Vermoedelijk vonden op deze manier
nog eens 500 mensen goedkoop onderdak. De fondsen gaven minstens 2500 men-
sen per jaar een vorm van ondersteuning, in de gasthuizen ontvingen minstens 500
mensen onderdak en verzorging. Op een bevolking van 25.000 ontvingen zo’n 4000
mensen (16 procent) enige tot veel zorg: 1 op 6, een fors aantal.

Oorzaken van armoede

Statistieken geven aan dat armoede en economische cycli ook in de Middeleeuwen
nauw met elkaar verweven waren. Tijden van crisis vertalen zich onmiddellijk in een
toename van de armoede, ook onder de kleine burgerij, die in tijden van voorspoed
het hoofd (goed) boven water kon houden, maar in tijden van crises de gevolgen
daarvan direct aan den lijve ondervond. Dat is geen kwestie van onwil of luiheid:
overvloed creéert werkgelegenheid, krimp produceert krimp. In goede tijden had
zo’n 10 procent van de bevolking steun nodig. Dit percentage liep op tot 50 procent
tijdens crises.

Een stad als Utrecht kende twee soorten armen: mensen die door hun fysieke ge-
steldheid niet meer konden werken. Zij werden veelal de 'stille, thuiszittende armen’
genoemd en konden in de regel rekenen op een vorm van bedeling. En er waren
mensen die gezond van lijf en leden waren, maar voor wie er — zeker in crisisjaren —
geen werk was. Een rijke stad als Utrecht trok dan horden bedelaars aan. Bij een
grote instroom ging het stadsbestuur de bedelarij reguleren: plaatselijke bedelaars
kregen een teken, een soort insigne: zij mochten hier bedelen. Wie van buiten
kwam, moest de stad verlaten. Een vorm van regiobinding. Plakkaten met deze
strekking werden vaak uitgevaardigd, een teken dat naleving niet vanzelfsprekend
was. Zowel bedelaars als schenkers vonden bedelarij vanzelfsprekend.

Fondsen
Utrecht telde in 1570 35 fondsen. Zij hadden samen even veel inkomsten (uit ren-
ten!) als de totale inkomsten van het stadsbestuur. Allemaal het resultaat van parti-
culiere schenkingen en particulier initiatief. De kerk, de gilden en het stadsbestuur
deden nauwelijks aan armenzorg. In de voorsteden en de stad zelf gasthuizen voor
zwervers/passanten. Vaak met een beperking voor het aantal nachten dat zij hier
mochten doorbrengen. Maar in ieder geval: bed, bad en brood en een vuur om zich
bij te warmen.

Burgers en geestelijken reageerden op actuele noden en stichtten fondsen die
deze nood moesten lenigen. Zo stichtte Evert Zoudenbalch een weeshuis na de bloe-
dige burgeroorlog van 1481 waarin honderden burgers het leven lieten. En richtten



de omwonenden van de Catharijnepoort in 1506 het St. Jobsgasthuis op voor syfilis-
lijders, een ziekte die hier zijn intrede had gedaan nadat er — door het huwelijk van
hertog Philips de Schone met Johanna van Castilié in 1496 — intensieve contacten
met Spanje waren ontstaan.

Het beheer van fondsen

Het beheer van een gasthuis vertrouwden de initiatiefnemers ofwel toe aan mensen
uit eigen kring, zij stichtten dan een broederschap, ofwel aan hoogwaardigheidsbe-
kleders. Bijna altijd vervulden de toezichthouders hun functie onbezoldigd. Hooguit
was er een maaltijd bij de wisseling van de wacht. De broederschap van een gasthuis
verzorgde bij toerbeurt de belangrijke uitvoerende taken.

We zien onveranderlijk dat fondsen het best beheerd worden, als het beheer
dicht bij huis is: mensen die doordrongen zijn van de plaatselijke noden en de val-
kuilen kennen. Met andere woorden: zij leggen elk jaar rekening en verantwoording
af. Beheer in handen van hoogwaardigheidsbekleders is bijna synoniem aan verspil-
ling, zelfverrijking en verwaarlozing. Dit gold al in de middeleeuwen, maar vanaf de
Opstand (1572) is dit het lot van menig middeleeuws fonds. In 1817 worden de eens
rijke middeleeuwse fondsen samengevoegd tot een fonds: de Verenigde Gods- en
Gasthuizen en de middelen zijn dan nog alleen maar toereikend om één gasthuis in
stand te houden: het Bartholomeusgasthuis.

Scharrelruimte

Arme mensen hadden scharrelruimte. In de middeleeuwen kon je met wat steun van
fondsen, familie, buurtgenoten overleven. Arme mensen hielden kippen, konijnen en
een varken. In de middeleeuwen mochten die varkens vrij door de stad lopen, al
vond de elite dat niet fijn. Talloos zijn de verordeningen die dit verbieden. En dan
zien we dat mensen varkens in hun kamer of kelderwoning gaan houden ... Jongens
haalden fruit uit boomgaarden en schoten op duiven. Ook dat wordt geregeld verbo-
den, maar stropen en verzamelen waren natuurlijke voedselbronnen. Van sterfte
door armoede horen we niet. Wel maakten de pest en andere besmettelijke ziekten
in tijden van hongersnood juist onder de armen veel slachtoffers.

In middeleeuws Utrecht heeft zich maar één hongeroproer voorgedaan, geleid
door de mensen uit de middenstand die verarmd waren. Dit is een patroon uit de
geschiedenis: niet de arme mensen komen in opstand, maar de middenstand die uit
haar klasse valt.

In de Republiek (1581-1795) deed zich al snel een oproer voor: in 1598 luidde
de klacht dat de goederen die vroeger door aanzienlijke vromen zijn nagelaten voor
de verlichting van armoede, zo schandelijk misbruikt worden door de nieuwe macht-
hebbers, dat zij de inwoners nauwelijks ten goede komen. Hoe kon dit gebeuren?

De teloorgang van het zielsbegrip doet afbreuk aan het gemeenschapsbesef
In de Late Middeleeuwen kwam het begrip ‘ziel’ onder spanning te staan. Oorspron-
kelijk verwees het naar de goddelijke, onsterfelijke kern in ieder mens, naar dat wat
ieder mens betekenis en straling geeft. Het was een spiritueel begrip dat door de
biecht- en aflaatpraktijk echter materiéle lading kreeg: onder verwijzing naar hun
zieleheil deden vooraanstaande burgers en edellieden grote schenkingen aan de
kerk. Met hun privé-kapellen, altaren en grafkelders werd de kerk steeds meer het
schouwtoneel van de elite. Dit deed afbreuk aan het collectieve karakter van de kerk.
De weldoeners gebruikten hun zieleheil als doorslaggevend argument. Hierdoor ver-
werd het begrip van de ziel van een krachtige en levensinspirerend principe tot een
koopmansbegrip met juridische lading. Dit leidde tot afkeer. In de visie van Luther
en Calvijn redde alleen het geloof, niet de werken van barmhartigheid. En daarom
werd hier minder in geinvesteerd. Anders dan voor de piétisten was armenzorg voor
de gestaalde Calvinistische kaders geen issue: arme mensen werden verantwoorde-



lijk gesteld voor hun eigen lot. In Utrecht leidde deze mentaliteitsomslag tot de af-
braak van armenzorg. Het concept van de zorgzame samenleving verdwijnt uit het
zicht. Een proces van segregatie komt op gang. Gezindten werden verantwoordelijk
gesteld voor de eigen armen, het stadsbestuur bekommerde zich alleen om die ar-
men die niet door een kerk bedeeld werden. Die segregatie werd niet alleen zicht-
baar in de armenzorg, maar ook in de plaats die de kerken van de verschillende ge-
loofsrichtingen in de samenleving innamen en in de verhouding arm-rijk. Zo werden
arme buurtbewoners in 1656 uitgesloten van buurschap en werden voér 1700 de
houten huizen op de werven afgebroken. De armen verdwenen uit het zicht. Mensen
van verschillende rang en stand deelden na 1580 steeds minder sociaal-culturele
activiteiten.

In de negentiende eeuw komt de segregatie in woonwijken — aparte woonwijken
voor de elite, ambtenaren, fabrieksarbeiders, middenstand — op gang. Dit leidde tot
nog meer sociale afstand. Hoe anders dan in de middeleeuwen ...

De criminalisering van de arme

In de Republiek verandert de kijk op armoede ingrijpend. Was de arme mens in de
middeleeuwen nog ‘een mens’, in de Republiek worden zij gecriminaliseerd: het boek
Boeventucht van Coornhert is aanleiding om tucht- en werkhuizen op te richten. Zij
functioneren in de praktijk als gevangenissen. De arme moet geresocialiseerd wor-
den door onderbetaalde, zware arbeid in erbarmelijke omstandigheden. Deze attitu-
de is nog krachtig in de 19de en 20ste eeuw: denk aan de kolonién van de Maat-
schappij van Weldadigheid, met Veenhuizen als het algemeen bekende voorbeeld,
maar ook de aparte wijken voor asociale gezinnen in grote steden. In Utrecht onder
meer het Houtplein en de Loevenhoutse Dijk. Pas met de invoering van de Algemene
Bijstandswet in 1965 verdwijnt deze benadering.

Centralisatie of decentralisatie?

In de middeleeuwen kende men al het debat over versplintering van armenzorg en
centralisatie. De humanisten Vives en Erasmus waren van mening dat een centrale
pot tot een rationelere en rechtvaardiger verdeling van gelden en goederen zou lei-
den. In de Republiek en in het Koninkrijk (vanaf 1815) tot 1965 zijn de gezindten
verantwoordelijk voor de eigen armen. De gemeentelijke overheid ondersteunt alleen
die armen die niet tot een kerkgenootschap behoren. Door sociale wetgeving begint
dit patroon na 1945 te verschuiven.

In de jaren vijftig haalt het rijk de zorg bij de gemeente weg omdat de ge-
meenten de richtlijnen heel verschillend interpreteerden en omdat de zorgplicht voor
ouders grote consequenties had voor hun kinderen die hun huwelijk uitstelden om
voor hun ouders te zorgen. Dat vond men toen geen goede zaak: iedereen moest
vooruit kunnen. In 2015 is deze ontwikkeling teruggedraaid: nu is de gemeente, sa-
men met de zorgverzekeraars, de spil in het zorgweb. Hoe zal dit uitpakken voor de
zorg? In de wetgeving is alles mooi verwoord, maar de realiteit van gemeenten
wordt bepaald door politieke verhoudingen en economische en sociale argumenten.

Het rijk subsidieert een groot deel van de uitgaven aan zorg en sociale zeker-
heid. Dit geld is niet geoormerkt. Dat wil zeggen: gemeenten kunnen — bij zuinig
beleid — vrijelijk beschikken over de overschotten. Als een beloning voor hun stimu-
lerend beleid om mensen zelfredzaam te maken. Maar nu al is duidelijk dat gemeen-
ten beknibbelen op de toeslagen voor mensen die langdurig in de bijstand zitten. Uit
de geschiedenis van de armenfondsen valt de les te trekken dat niet-geoormerkt
geld geregeld voor andere doeleinden gebruikt wordt, als het al niet verloren gaat.

Structurele oorzaken voor de schuldenproblematiek
In Nederland leeft 10,3% van de huishoudens onder de armoedegrens van 1010 eu-
ro per maand. De helft hiervan leeft van 960 euro per maand of minder. Eén op de



zes huishoudens heeft problematische schulden. 27.000 mensen zijn dakloos, een
stijging van 10% ten opzichte van 2013. Dat is niet alleen een kwestie van ~eigen
schuld, dikke bult™. Er zijn zowel structurele als persoonlijke oorzaken, en vaak zijn
zij verwikkeld:

Werkloosheid, scheiding, verslaving.

Niet iedereen is zelfredzaam: door een lichamelijke, verstandelijke, psy-
chische of sociale handicap.

De verleiding alom: de mogelijkheid om op krediet of afbetaling te kopen.
De hoge vaste lasten: huurmaximalisatie; de ziekenkosten met het hoge ei-
gen risico en de kosten van de aanvullende verzekering die bijna een plicht is,
plus alle kosten die niet vergoed worden. En de hoge kosten voor elektriciteit
en communicatie. NB: De overheid gaat er bijna van uit dat iedereen een
smartphone heeft, of op zijn minst over internet beschikt. Het is nog niet zo
lang geleden dat de vaste lasten voor de minima max. 50% van het inkomen
bedroegen. Nu zijn de vaste lasten vaak hoger. Wat betekent dat minima
aanhoudend onder grote druk staan en niet genoeg inkomen hebben om
voedsel en kleding te kopen, laat staan iets extra’s. Als het systeem mensen
permanent onder druk houdt, dan houdt dit in dat zij mensen onder water
brengt. Dat kan de bedoeling niet zijn.

De strenge wetgeving. De Fraudewet bestraft foutieve opgaven hardhandig.
De ombudsman heeft de noodklok geluid over de rigiditeit waarmee deze wet
wordt toegepast. Hij vond dat de overheid met de fraudewet in de hand
goedwillende burgers aanpakt als criminelen. Door zijn uitspraken en door ge-
rechtelijke vonnissen worden deze regels nu bijgesteld.

Geen scharrelruimte. Vroeger, nog niet zo heel lang geleden, was dat an-
ders. Een zwart klusje, een eigen landje, wat konijnen en kippen. Nu is er
vooral controle, zeker van mensen die een bijstandsuitkering hebben.

De automatisering draagt bij aan de ondoordringbaarheid van het systeem.
Regelmatig is er een storing. Toch erkent het systeem niet gauw een fout. De
last om een fout ongedaan te maken ligt bij de vermeende crediteur. Dat
geldt niet alleen in de communicatie met bedrijven, ook met de overheid. Juist
voor kwetsbare mensen is persoonlijke communicatie van mens tot mens be-
langrijk.

Uit het overzicht wordt overduidelijk dat de onderste tien, misschien wel twintig pro-
cent weer in de gevarenzone zit. Daar kunnen we de schouders over ophalen als
zijnde een bekend verhaal. Toch zijn er goede redenen om dat niet te doen. Het gaat
om mensen. Dat op de eerste plaats. Deze groep heeft een kleurtje, alle tinten tus-
sen wit en zwart. Om tal van redenen, variérend van medemenselijkheid tot eigen-
belang, kunnen we het ons niet veroorloven om deze mensen te laten vallen.

Deze lezing is een pleidooi voor:

erkenning van de politieke dimensie van de huidige armoedeproblema-
tiek. De al te strenge wetgeving is een keuze. De al te strenge uitvoering van
de wet is ook een keuze. U kunt uw invloed aanwenden om de politiek hierop
te attenderen. Dat mensen uit de boot vallen heeft vaak een persoonlijke di-
mensie, maar er zijn structurele, systemische redenen die het mensen zo
moeilijk maken om de weg terug te vinden.

erkenning van de menselijke maat, iedereen heeft daar belang bij. Stig-
matisering lost niets op.

het oormerken van gelden voor de sociale zekerheid en zorg. Alleen op
deze manier is te garanderen dat de gereserveerde gelden ook werkelijk wor-



den besteed aan het doel waarvoor zij gereserveerd zijn. Een potje met het
0og op de toekomst is verstandig.

e scharrelruimte voor uitkeringsgerechtigden en minima: een mens kan
niet zonder uitzicht jarenlang elk dubbeltje moeten omdraaien. Dat is lood-
zwaar. Scharrelruimte opent de weg naar zelfredzaamheid.

e een einde aan een cultuur die op wantrouwen gericht is. Vertrouwen in bur-
gers luidde de titel van een WRR-rapport. Overheidsinstellingen moeten ini-
tiatieven van onderop en kritische geluiden leren verwelkomen. Dit laatste
heet tegenwoordig ‘tegenbinding’. De WRR beschouwt het als een vorm van
participatie.

e een onafhankelijke ombudsman voor elke grote gemeente of een clus-
ter kleinere gemeenten die de uitvoering van de sociale wetgeving toetst op
correctheid.

Is de zorg bij de gemeente in goede handen?

De gemeente Utrecht voert een lik-op-stukbeleid jegens uitkeringsgerechtigden. Het
maakt meer kapot dan ons lief hoort te zijn. In de Utrechtse achterstandswijken ging
nog maar een derde van de kiesgerechtigden stemmen. Hun stemgedrag laat zien
dat zij alle vertrouwen in de politiek verloren hebben. Zij hebben al zoveel golven
van welzijnsvernieuwing over zich uit gerold gekregen.

Centralisatie van sociale zorg — ook al noemen we het ‘decentralisatie’ nu de
zorg aan de gemeente is toevertrouwd — is in deze tijd van marktwerking een risico-
vol avontuur. Is de gemeente berekend op haar taak? Kan de gemeenteraad — bij al
haar taken — ook deze controlerende functie aan? Is er voldoende deskundige con-
trole van buitenaf? De gemeenteraad die in 2014 aantrad heeft de subsidies op con-
trolerende instanties als de Cliéntenbond flink teruggeschroefd. De Bond is inmiddels
ter ziele. En is een onafhankelijk deskundig platform als het Wmo-platform Utrecht
nog wel actief? Op de website van de gemeente Utrecht is hierover niets te lezen. De
gemeente werkt nu met inspraakronden om het armoedebeleid vorm te geven. Ook
de plaatselijke media volgen de implementatie van de Wmo naar mijn smaak niet
systematisch en niet kritisch genoeg. Het is te hopen dat de Utrechtse Rekenkamer
ook inzake de zorgfinanciering de vinger aan de pols houdt. En dat hier een onafhan-
kelijke ombudsman komt, die uitzoekt of de klachten van burgers over de uitvoering
van de sociale wetgeving gegrond zijn.

Saamhorigheid

Het zal nog heel wat voeten in de aarde hebben voordat er van onderop een partici-
patiesamenleving ontstaat die draagkracht heeft. De vrees is gerechtvaardigd dat de
ondoordachte manier waarop de participatiesamenleving geintroduceerd is dezelfde
ontwrichtende werking zal hebben als de ondoordachte manier waarop de katholieke
kerk destijds het zieleheilsbegrip economische en juridische lading gaf. Alle inzet van
vrijwilligers en mantelzorgers ten spijt. Handel in waarden creéert per definitie een
hellend vlak. Het is een vorm van manipulatie en daar zijn mensen allergisch voor,
zeker als die hun privédomein te zeer binnendringt.

Nu loopt het begrip ‘sociale cohesie’ het risico van devaluatie. De systeemwe-
reld grijpt diep in de leefwereld in: juist van de minima die toch al zoveel zorgen en
problemen hebben, wordt meer zelfredzaamheid en burenondersteuning gevraagd.
En juist zij hebben het sociale kapitaal niet in handen dat een dergelijke attitude
veronderstelt. De kans is groot dat de zorgtaak ook voor het middensegment een te
grote belasting gaat vormen, vooral voor vrouwen: zij doen het leeuwendeel. De ge-
vraagde draagkracht moet te doen zijn. Bij sociale overbelasting en financiéle over-
vraging vaart niemand wel. Dit trekt een wissel op de sociale cohesie.

Er is een reéle kans dat het systeem implodeert. Want wat gebeurt er, als de
participatiesamenleving niet de gewenste invulling krijgt en steeds meer huishou-



dens geen huur of zorgkosten kunnen betalen? Dat meer mensen uit de boot gaan
vallen en dakloos worden, ligt in de lijn der verwachting.

Noblesse oblige

Een bijstelling van het beleid zit er op korte termijn niet in, daarvoor is het neolibe-
rale denken te hecht verankerd. Uiteindelijk zal de wal het schip keren. In het proces
daar naar toe zullen steeds meer mensen de ogen en harten opengaan. Er komt een
hernieuwd besef van noblesse oblige. Mensen die in overvloed leven gaan zien dat
‘genoeg voldoende is’ en dat zij met minder toekunnen. Als dit een gemeenschappe-
lijk proces wordt, zal er veel negatieve druk wegvallen. Dan gaat het minder om
hebben en meer om zijn. Dit schept ruimte voor oprechte communicatie. En dat
brengt mij bij het beginpunt: de relatie tussen hulpverlener en cliént. Als we het
menselijk tekort in ieder van ons kunnen zien, ook in onszelf, ontstaat er ruimte voor
contact van mens tot mens.

Van mens tot mens

De geschiedenis geeft mooie voorbeelden hoe het sociale contact tussen hulpvrager
en hulpverlener tot stand kan komen. Schuldgevoel over de sociale ongelijkheid
dreef Marie Muller-Lulofs (1854- 1954) tot nader onderzoek: haar hele leven is zij
niet vergeten hoe een meisje door de spijlen van het tuinhek verlangend keek naar
de rijkgedekte tafel in de zonovergoten tuin waar Marie als tienjarige aan zat. Zij
voelde zich in het krijt staan bij — zoals zij dat zelf noemt - de ‘onterfden’.

Door haar huwelijk met de Utrechtse archivaris Samuel Muller kwam Marie in
Utrecht te wonen. Daar kreeg zij bedelaars aan de deur die haar hun wel en wee uit
de doeken deden. In haar argeloosheid gaf zij met gulle hand. Toch bleek niet elk
verhaal waar. Het bijzondere was dat zij de handdoek niet in de ring gooide, maar
elk verhaal ging natrekken. Als het waar bleek, stelde zij alles in het werk om samen
met de hulpvrager een plan te ontwikkelen hoe hij/zij uit de armoede kon komen,
een plan dat bij hun mogelijkheden, talenten en draagkracht aansloot. Soms laste zij
zelfs een betaalde rustperiode in, als mensen te uitgeput waren om een nieuwe start
te maken.

Gaandeweg ontdekte Marie Muller dat veel mensen murw waren geworden,
niet alleen door tegenslag, maar ook door de voorwaardelijke hulpverlening. Marie
Muller ging uit van de mens tegenover haar. Hierin aangemoedigd door een vrouw
die moedeloos was geworden omdat zij zich door hulpverleners als een machine be-
handeld voelde. Respect was voor Marie Muller het sleutelwoord. Haar boek heet
treffend Van mensch tot mensch. Als zij maar een vonkje geestkracht zag, wist zij
dat er met deze mens een weg te gaan was. Eenmaal overtuigd liet zij niet meer los
en wist zij samen met de mensen stappen uit de armoede te ontwikkelen. Haar me-
thodiek van werken is in vergetelheid geraakt, maar vertoont grote overeenkomst
met de uitreikende hulpverlening, zeker als die langdurig van aard is, en met de Pre-
sentie-methode. Altijd weer was zij op gefocust op het heilige, het unieke in de an-
der. Betrouwbare aanwezigheid was ook voor haar de essentie.

Samen met een groep geestverwanten heeft Marie Muller zich ingezet voor sociaal
bewustzijn, voor sociale wetgeving en sociale projecten en voor het moderne maat-
schappelijk werk: in 1899 is in Amsterdam de eerste School voor Maatschappelijk
Werk opgericht. Deze pioniers van de moderne armenzorg waren zich sterk bewust
dat de onderklasse niet deelt in de welvaart, sterker nog: zij zien dat de welvaart ten
koste van hen is gegaan en zij schamen zich over dit verraad.

Omduw

Het aangaan van de dialoog en het vertrouwen dat daaruit ontstaat, is een belangrij-
ke invalshoek voor het vrijwilligerswerk dat de medewerkers van Omduw verrichten:
het verhaal en de ervaring van de ander als leidraad voor het samen vinden van een



uitweg uit de problematiek. De tijd nemen om de passende menselijke maat te vin-
den, in de wetenschap dat er geen snelle oplossing is. Het zich gezien voelen is voor
veel mensen in nood al een bemoediging. Als mensen zich rustig en constructief be-
naderd weten, is er zoveel meer mogelijk.

Tot slot
“lIk ben ervan overtuigd dat er steeds meer kleinschalige initiatieven als Om-
duw zullen ontstaan, gewoon omdat mensen het niet kunnen aanzien dat
mensen om de verkeerde redenen uit de boot vallen. Zij steken graag hun
hand uit om mensen een steuntje in de rug te geven, zodat zij weer rechtop
door het leven kunnen gaan. Vanuit een gevoel van eigenwaarde. En dat is
precies wat Omduw doet.”



